
MATEO 5, 13-16 
 
 Continúa la enseñan-
za que se inicia con las 
Bienaventuranzas, decla-
rando felices a los segui-
dores de Jesús, cuando 
viven de acuerdo con ella. 
La de este domingo está 
muy relacionada con la 
última bienaventuranza 
que refleja la experiencia 
de persecución vivida por 

la comunidad de Mateo. Su objetivo es animar a los 
discípulos perseguidos y mostrar cuál es la misión de 

los que viven según el espíritu de las bienaven-
turanzas. 
 Las breves parábolas de la sal y de la luz 
completan la proclamación de las bienaventuranzas. 
Estos dos elementos tan necesarios en la vida 
cotidiana han entrado a formar parte del mundo 
simbólico de todas las religiones y culturas. 
  Dicen los especialistas que nos encontramos 
de nuevo ante dos dichos que guardan con buena 
exactitud las palabras del Jesús de los años 30. Si la 
tradición los ha conservado a lo largo de los años, debe 
ser que causaron fuerte impresión en los oyentes de 
Jesús y en las primeras comunidades. 

 
13. «Vosotros sois la sal de la tierra. Mas si la sal se vuelve sosa, ¿con qué se la salarán? No sirve 
más que para tirarla fuera y que la pise la gente. 
 
 A Mateo le preocupaba el contexto de la 
comunidad. La iglesia de Mateo está situada muy 
probablemente en Antioquía, capital de la provincia 
romana de Siria, una de las ciudades más importantes 
del Imperio y metrópoli muy cosmopolita, en la que el 
griego era la lengua franca. Es una iglesia que ha sido 
excluida y es perseguida. Por eso se les infunde una 
"conciencia de alto nivel": sois sal y sois luz 
(Theissen). Son los discípulos los que en conjunto 
salan y dan luz con sus obras, con sus tareas, con sus 
compromisos. 
  El simbolismo religioso de la sal estaba muy 
extendido en el mundo antiguo. Aparece principal-
mente como imagen de lo que purifica, de lo que da 
sabor (Job 6,6), conserva, o da valor. Los sacrificios 
eran salados abundantemente (Ex 30,35); lo mismo se 
hacía con los recién nacidos (Ez. 16,4). 
 Partir la sal era signo de Alianza. Cuando se 
hacía un pacto entre dos pueblos, una vez de acuerdo 
en los términos de la alianza, se solía celebrar un 

banquete, con el que quedaba sellada la alianza; en ese 
banquete se usaba la sal, dándole una gran importancia 
simbólica: la sal hace que los alimentos se conserven 
sin corromperse; pues eso es lo que debían procurar 
quienes establecían aquella alianza, mantenerla en 
vigor permanentemente.  
 Los pactos que se hacían según ese rito los 
llamaban "pactos de sal".  Según este dicho de Jesús, 
los discípulos son la sal que asegura la alianza de Dios 
con la humanidad; es decir: de su fidelidad al 
programa de Jesús depende que exista la alianza, y que 
se lleve a cabo la obra liberadora prometida. Si la sal 
pierde su sabor, con nada puede recuperarlo; si los que 
se llaman discípulos de Jesús, y tienen delante su 
ejemplo, no le son fieles, no hay donde buscar 
remedio. Esos discípulos son cosa inútil, han de ser 
desechados, arrojados fuera, y merecen el desprecio 
de los hombres, a cuya liberación debían haber 
cooperado. 

 
14-15 Vosotros sois la luz del mundo. No se puede ocultar una ciudad puesta en lo alto de un monte. 
Tampoco se enciende una vela para meterla debajo del celemín, sino para ponerla en el candelero, y 
que alumbre a todos los que de la casa.  
 
 Los discípulos siendo testigos traerán la luz. 
Las madres judías encendían las lámparas de aceite en 
sus hogares, de una sola habitación, al caer la tarde, y 
además de dar luz a la casa, lo consideraban como 
símbolo de la ley de Dios, de su manifestación, o más 
tarde, del alma humana (Prov. 31,18; 6,23;) y que incluso 
en tiempos de guerra, señalan la presencia de ciudades 
y aldeas. Celemín hay que traducirlo por perol de la 
cocina: no hay que encender una vela y meterla debajo 
del puchero, sería una traducción popular. 
 "La luz" es la gloria o esplendor de Dios 
mismo, que, según Is 60,1-3, (ya estudiamos este texto 

el domingo de epifanía) había de brillar sobre 
Jerusalén. La interpretación del texto aplicaba la frase 
a Israel; también a la Ley y al templo y a la ciudad de 
Jerusalén, siempre como reflejo de la presencia de 
Dios en ellos. Esta presencia radiante y perceptible se 
ha de verificar en adelante en los discípulos; ellos son 
el Israel desde donde refulge Dios, la nueva Jerusalén 
donde él habita. 
 La luz, que en 4,16 se afirmaba que era la 
persona de Jesús, ahora se señala que es el discípulo. 
Vivir de acuerdo con la Constitución del Reino le 
convierte en sal y luz. 

 
16 Alumbre así vuestra luz a los hombres, para que vean vuestras buenas obras y den gloria a 
 vuestro Padre que está en el cielo. 
 



 Esa luz ha de ser percibida: la comunidad 
cristiana no puede esconderse ni vivir encerrada en sí 
misma. La gloria de Dios ya no se manifiesta en el 
texto de la Ley ni en el local de un templo, sino en el 
modo de obrar de los que siguen a Jesús. "Vuestra 
luz" son las obras en favor de los hombres, en las 
que resplandece Dios: la ayuda, la sinceridad y el 
trabajo por la paz, es decir, la constitución de una 
sociedad nueva. Al nombrar a Dios como Padre de 
los discípulos, Mt alude a la calidad de hijos de que 

éstos gozan por su actividad, que continúa la del 
Padre. 
 Estos dos dichos de Jesús confirman la 
creación del Israel mesiánico: los discípulos son los 
garantes de la alianza y en la comunidad resplandece 
la gloria de Dios. Es la comunidad de los que han 
elegido ser pobres, se mantienen fieles a este compro-
miso, ejercen las obras propias de los hijos de Dios y 
dan así ocasión a la liberación de la humanidad. Es la 
presencia del reinado de Dios en la tierra.  
 

 
 Vosotros sois la sal de la tierra.  
 Vosotros sois la luz del mundo.  
 
 Dos títulos de nobleza nos dan el Señor. Elige dos signos pobres, sencillos y cotidianos, pero 
con gran fuerza expresiva, para decirnos no de manera triunfalista lo que tenemos que ser y a veces 
somos. 
 Estos títulos tienen el contexto de la última bienaventuranza: dichosos si os insultan y persiguen. 
A estos cristianos ya perseguidos e insultados, tentados a retirarse y dejarlo todo, les recuerda su 
dignidad y su responsabilidad. 
 
 El discípulo, cuando se deja modelar por Jesús, es una chispa de luz humilde, pero brillante, 
en medio de las oscuridades, pobrezas y tragedias de la vida, es un pequeño grano de gusto sabroso 
que contrarresta tantas amarguras que ha de saborear la sociedad. Y, por tanto, alerta que no se desvirtúe. 
Una Iglesia que no es sal y luz para su entorno, que no ofrece gusto e irradiación no se ha de sorprender 
si es lanzada fuera, olvidada o pisoteada. 
 
 La luz no cambia los objetos, pero los transforma en un estallido de colores y formas. Las obras 
del discípulo han de ser esta luz que da vida. "Que brillen vuestras vidas", las de las iglesias..., no por 
vanidad, para que os glorifiquen a vosotros, sino para que esta luz transparente a Dios en todo, y así el 
mundo glorifique al Padre. 
 
 "Glorifique al Padre". Recordemos la definición de Ireneo de Lyon (nacido unos cincuenta años 
después de la redacción de Mateo) "la gloria de Dios es que hombre viva en plenitud". Las "buenas 
obras" que glorifican a Dios, repetirá a menudo el evangelio (y compendiará en 25,31-41, con la "parábola 
del juicio final"), son haber puesto en primer lugar al último, al pobre, al hambriento. 
 
 La luz no se puede ocultar. Está para ver y ser visto. A los cristianos se les tiene que ver. Por 
eso tiene que notarse la existencia de la Comunidad en el Barrio, en el pueblo. ¿Como? Viviendo según 
las Bienaventuranzas, ya que se alumbra más con el testimonio que con el decir. Donde esté un cristiano 
las tinieblas tienen que retroceder: la mentira y la hipocresía, el afán de lucro, el desprecio de los demás, 
la envidia, el olvido del necesitado... 
 
 A veces los hombres y mujeres pierden el gusto de vivir. A veces los hombres y mujeres trabajan 
como maquinas, o no trabajan, y el maldito paro les atrapa y les impiden ser persona. A veces el temporal 
imprevisto sirve de tumba a tantos inmigrantes. A veces el odio acumulado, las malas faenas de los más 
cercanos, nos reducen la esperanza a mínimos. Ahí debe estar el cristiano dando sabor a la vida, dando 
esperanza con el compartir silencioso y alegre: del tiempo, de la escucha, de la caricia, del dinero... 
 

• ¿Cómo recibo esta palabra de Jesús, o es que creo que a mí no me la dice? 
• ¿Qué medios voy a poner en funcionamiento para hacerla realidad?  
• ¿Cómo ser luz y sal en mi ambiente, en mi familia? 

 
Juan García Muñoz (jngarcia@gmail.com) 

Parroquia San Pablo. HUELVA. ESPAÑA 
http://www.escuchadelapalabra.com/  

mailto:jngarcia@gmail.com
http://www.escuchadelapalabra.com/

