
8 FEBRERO 2026 
5 DOM-A 

 
 

1. CONTEXTO 
 
YAMNIA y EL SERMÓN DE LA MONTAÑA 
 
 La obra de Mateo nos sitúa en la segunda 
generación cristiana. Durante varias décadas, después 
de la muerte y resurrección de Jesús, sus seguidores 
forman un grupo más –los «nazarenos»– dentro de la 
gran familia religiosa judía de fariseos, saduceos, zelotas, 
esenios y otros. Conviven con los demás grupos entre 
tensiones, tolerancia, indiferencia o sospecha. No faltan 
amagos y brotes de persecución. Así, hasta el año 70 en 
que sobreviene la catástrofe de Judea y Jerusalén, con la 
destrucción del Templo, en la guerra de los judíos contra 
los romanos. 
 Muy probablemente la comunidad de Mt se 
encuentra inmersa en un duro conflicto con el judaísmo 
fariseo. Tras la catástrofe el judaísmo tuvo que redefinir 
su identidad, porque había sido destruido lo que consti-
tuía su columna vertebral hasta entonces: el Templo, el 
culto y el sacerdocio. Dos líneas se disputaron la refor-
mulación del judaísmo en este momento crítico: el 
judaísmo fariseo, centrado en torno a la Ley y que 
dominaba en las sinagogas, y el judaísmo mesiánico de 
los discípulos de Jesús. A partir del año 70 la disputa 
entre ambas líneas es muy fuerte precisamente porque 
tienen muchos puntos de contacto y se están disputan-
do una herencia común: ¿cuál es la verdadera interpre-
tación del AT?, ¿quién es el legítimo continuador de la 
historia de Israel?  
 El judaísmo experimenta un proceso de unifica-
ción en el sínodo judío en la ciudad costera de Yamnia y 
desaparece la gran diversidad existente antes de la 

guerra. En las sinagogas se impone el judaísmo fariseo, 
mientras que el judaísmo mateano parece que es 
excluido de ellas.  
  Se comenzó a considerar a los judeocristianos 
como un posible factor de subversión. Durante la déca-
da de los 80 se produjo un esfuerzo organizado a fin de 
expulsar de la Sinagoga a los judíos que creían en Jesús.  
 Es significativo que en el evangelio de Mateo se 
habla de «sus sinagogas» (4,23; 9,35; 10,17; 12,9; 13,54; 
23,24). Pese a todo es muy probable que la comunidad de 
Mt se sienta aún judía e integrada en Israel; no ha 
perdido la esperanza de que el pueblo judío finalmente 
acepte la versión del judaísmo que propone en su evan-
gelio. Pero también es verdad que la divergencia con el 
judaísmo fariseo parece irreconciliable. El judaísmo 
moderado de Mateo se abre a los gentiles (28,16-20) e 
interpreta la destrucción de Jerusalén como castigo 
divino por el rechazo del Mesías (21,41-43) y de los mi-
sioneros cristianos pospascuales (22,6-10). 
 La sombra de Yamnia se extiende sobre su 
evangelio. El evangelio de Mateo es, al menos en parte, 
la respuesta cristiana al judaísmo salido de Yamnia. El 
sermón de la montaña es la formulación deliberada del 
ideal moral y de la tradición del cristianismo en una 
época en que la Misná (amplio corpus de leyes orales) 
estaba tomando cuerpo en el judaísmo y que fue codifi-
cado hacia el año 200 d.C. por el rabí Judá el príncipe. 
 Uno de los rasgos del Jesús del evangelio de 
Mateo es que se le presenta esencialmente como 
Maestro, aquel que enseña. De hecho, cuando Jesús 
resucita, la orden es: id y enseñad… Lo importante es la 
enseñanza de Jesús más que lo que hizo, los milagros.  
 Dado que los rabinos empezaron a interpretar la 
Torá de manera nueva, también Mateo presentó a Jesús 
como el verdadero intérprete de la Torá. El cristianismo 
es el verdadero judaísmo. El rasgo destacado de este 
evangelio es su carácter ético. Los cristianos deben hacer 
realidad la "justicia mejor", que supera la de los gentiles 
y la de los judíos en cuanto representados por fariseos y 
escribas. 
 Mateo ha reunido muchas de las enseñanzas de 
Jesús en cinco discursos, que ha colocado a lo largo de 
su evangelio (Mt 5-7; 10; 13; 18; 24-25). Todos ellos 
terminan con la misma fórmula y tienen unas caracte-
rísticas similares. Esta serie de cinco discursos es una 
nota muy característica de Mateo, y es probable que el 
autor del evangelio viera en ellos la expresión de la 
nueva ley que supera a la antigua, escrita en los cinco 
libros del Pentateuco. 
 Para componer este primer discurso, Mateo se 
ha servido de diversas fuentes, que también Lucas 
conocía (véanse los lugares paralelos, especialmente Lc 
6,20-49). Ha agrupado y organizado las palabras de 
Jesús con la intención de proporcionar a su comunidad 
una una serie de enseñanzas básicas para la vida 
cristiana. El evangelista intentaba así ofrecer a su 
comunidad una nueva "halakah" o código ético, distinto 
al del judaísmo, que había servido de referencia a 



muchas comunidades cristianas antes de la ruptura entre 
el cristianismo y el judaísmo. 
 De ahí que el primero de los cinco grandes 
discursos, sea la interpretación que hace de la ley, el 
Sermón de la montaña. ¿Cuál es la clave de todo el 
discurso? “Si vuestra justicia (fidelidad, santidad) no es 
superior a los de los letrados y fariseos, no entráis en el 
reino de Dios (5,20). 
 La última parte del Sermón se dedica a explicar 
las características propias del discípulo.  
(Cf. Rafael Aguirre. Así empezó el cristianismo. V. Divino 2011. 
Gerd Theissen. Redacción de los evangelios y política eclesial.  
V. Divino 2002). 
 
 

2. TEXTOS 
 
1ª LECTURA: ISAÍAS 58, 7-10 
 

Así dice el Señor:  
 «Parte tu pan con el hambriento, 
hospeda a los pobres sin techo, viste al que 
ves desnudo, y no te cierres a tu propia carne. 
 Entonces romperá tu luz como la 
aurora, en seguida te brotará la carne sana; te 
abrirá camino la justicia, detrás irá la gloria del 
Señor.  
 Entonces clamarás al Señor, y te 
responderá; gritarás, y te dirá: «Aquí estoy. »  
 Cuando destierres de ti la opresión, el 
gesto amenazador y la maledicencia, cuando 
partas tu pan con el hambriento y sacies el 
estómago del indigente, brillará tu luz en las 
tinieblas,' tu oscuridad se volverá mediodía.»  

 
 El profeta proclama una palabra del Señor 
contra el pueblo a propósito del ayuno.  
 El pueblo ayuna, pero no obtiene los resultados 
que espera. Entonces acusa a Dios. Pero Dios lo invita 
a reflexionar sobre el tipo de ayuno que hacen: un 
ayuno que encubre egoísmos e injusticias, siendo así 
que el auténtico ayuno, el que Dios quiere, ha de 
consistir en acciones de solidaridad con los necesita-
dos, de liberación hacia los oprimidos y de misericor-
dia para con el prójimo. Un ayuno así es garantía de 
fecundidad y bendición, y condición de la presencia de 
Dios. 
 En tales condiciones el Señor se hace presente 
y acompaña el camino de su pueblo. Como en el 
desierto, lo precede y lo sigue, se convierte para él en 
luz en medio de la noche, lo guía y lo alimenta.  
 
SALMO RESPONSORIAL SAL 111 
 
 R. El justo brilla en las tinieblas como una luz. 
 
 En las tinieblas brilla como una luz el que es 
justo, clemente y compasivo. Dichoso el que se apiada 
y presta, y administra rectamente sus asuntos. R.  
 El justo jamás vacilará, su recuerdo será 
perpetuo. No temerá las malas noticias, su corazón 
está firme en el Señor. R.  
 Su corazón está seguro, sin temor. Reparte 
limosna a los pobres; su caridad es constante, sin 
falta, y alzará la frente con dignidad. R.  

2ª LECTURA: 1ª CORINTIOS 2, 1-5 
 

 Yo, hermanos, cuando vine a vosotros 
a anunciaros el misterio de Dios, no lo hice con 
sublime elocuencia o sabiduría, pues nunca 
entre vosotros me precié de saber cosa alguna, 
sino a Jesucristo, y éste crucificado.  
 
 Me presenté a vosotros débil y tem-
blando de miedo; mi palabra y mi predicación 
no fueron con persuasiva sabiduría humana, 
sino en la manifestación y el poder del Espíritu, 
para que vuestra fe no se apoye en la sabiduría 
de los hombres, sino en el poder de Dios.  

 
INTRODUCCION (Sigue el estudio de la carta) 
 
 La sección 1,18-31 es de suma importancia. 
Os recomiendo que la leáis. Trata sobre el mensaje de 
la cruz de Jesús. 
 A través de una serie de contrastes audaces y 
contundentes, Pablo nos acerca al misterio de Cristo 
crucificado: es un «escándalo», dice, para los judíos 
que esperan a un Cristo triunfador. Es una «locura», 
añade, para los griegos que buscan y se apoyan en la 
razón y la sabiduría. El misterio de la cruz sólo puede 
expresarse ante los ojos de la sabiduría y razón 
humanas como «locura y debilidad de Dios», y 
precisamente por eso, es «fuerza y sabiduría de Dios» 
para los creyentes. 
 Esta paradoja, la fuerza de la debilidad de Dios, 
se prolonga y manifiesta en la comunidad de 
Corinto, compuesta de gente socialmente sin impor-
tancia (el texto de hoy). No abundan los intelectuales, 
los ricos, los poderosos, la nobleza. Como en otro 
tiempo a unos esclavos en Egipto, así ahora elige a 
gente sin estudios, sin influjos y sin títulos. 
 Es interesante resaltar la insistencia de Pablo en 
poner de relieve en estos versículos, por una parte, la 
iniciativa de la elección de Dios, repitiendo cuatro 
veces el termino «elegir» o «llamar», y por otra, la 
condición social de los destinatarios de su elección: los 
locos del mundo, los débiles, los plebeyos, los des-
preciados, los que nada son. Estas expresiones densas 
de teología paulina, podrían resumirse, en una palabra: 
«liberación», comenzando ya aquí y ahora. 

 
COMENTARIO 

 
 El segundo ejemplo es el propio Pablo. Como 
evangelizador y como persona. Por una parte, no 
proclamó el evangelio con palabras esplendorosas o 
con una filosofía cautivadora.  
 Y sin embargo en Corinto floreció una 
animosa comunidad de creyentes. Por otra parte, su 
primera comparecencia personal en Corinto –débil, 
asustado, tembloroso– no debió contribuir gran cosa a 
la aceptación de la buena nueva. Y sin embargo los 
corintios acogieron su palabra. ¿Por qué sucedió así? 
La razón es evidente: en este caso, como en tantos 
otros, no es el mensajero ni su habilidad para proclamar 
el mensaje lo que cuenta, sino el contenido del 
mensaje y el Espíritu como fuerza sobrenatural que lo 



potencia y lo hace eficaz. Muy importante este detalle 
para nosotros, que a veces nos frenamos en la 
evangelización. 
 

EVANGELIO: MATEO 5.13-16 
 

Continúa la enseñanza que se inicia con las 
Bienaventuranzas, declarando felices a los seguidores 
de Jesús, cuando viven de acuerdo con ella. La de este 
domingo está muy relacionada con la última bienaven-
turanza que refleja la experiencia de persecución vivida 
por la comunidad de Mateo. Su objetivo es animar a 
los discípulos perseguidos y mostrar cuál es la misión 
de los que viven según el espíritu de las bienaventu-
ranzas. 
  Dicen los especialistas que nos encontramos 
de nuevo ante dos dichos que guardan con buena 
exactitud las palabras del Jesús de los años 30. Si la 
tradición los ha conservado a lo largo de los años, debe 
ser que causaron fuerte impresión en los oyentes de 
Jesús y en las primeras comunidades. 
 

13. «Vosotros sois la sal de la tierra. Mas 
si la sal se vuelve sosa, ¿con qué se la 
salarán? No sirve más que para tirarla fuera y 
que la pise la gente. 

 
  A Mateo le preocupaba el contexto de la 
comunidad. La iglesia de Mateo está situada muy 
probablemente en Antioquía, capital de la provincia 
romana de Siria, una de las ciudades más importantes 
del Imperio y metrópoli muy cosmopolita, en la que el 
griego era la lengua franca. Es una iglesia que ha sido 
excluida y es perseguida. Por eso se les infunde una 
"conciencia de alto nivel": sois sal y sois luz 
(Theissen). Son los discípulos los que en conjunto 
salan y dan luz con sus obras, con sus tareas, con sus 
compromisos. 
  El simbolismo religioso de la sal estaba muy 
extendido en el mundo antiguo. Aparece principal-
mente como imagen de lo que purifica, de lo que da 
sabor (Job 6,6), conserva, o da valor. Los sacrificios eran 
salados abundantemente (Ex 30,35); lo mismo se hacía 
con los recién nacidos (Ez. 16,4). 
 Partir la sal era signo de Alianza. Cuando se 
hacía un pacto entre dos pueblos, una vez de acuerdo 
en los términos de la alianza, se solía celebrar un 
banquete, con el que quedaba sellada la alianza; en ese 
banquete se usaba la sal, dándole una gran importancia 
simbólica: la sal hace que los alimentos se conserven 
sin corromperse; pues eso es lo que debían procurar 
quienes establecían aquella alianza, mantenerla en 
vigor permanentemente.  
 Los pactos que se hacían según ese rito los 
llamaban "pactos de sal".  Según este dicho de Jesús, 
los discípulos son la sal que asegura la alianza de Dios 
con la humanidad; es decir: de su fidelidad al programa 
de Jesús depende que exista la alianza, y que se lleve a 
cabo la obra liberadora prometida. Si la sal pierde su 
sabor, con nada puede recuperarlo; si los que se llaman 
discípulos de Jesús, y tienen delante su ejemplo, no le 

son fieles, no hay donde buscar remedio. Esos 
discípulos son cosa inútil, han de ser desechados, 
arrojados fuera, y merecen el desprecio de los hombres, 
a cuya liberación debían haber cooperado. 
 

14-15 Vosotros sois la luz del mundo. No se 
 puede ocultar una ciudad puesta en lo 
alto de un monte. Tampoco se enciende una 
vela para meterla debajo del celemín, sino para 
ponerla en el candelero, y que alumbre a todos 
los que de la casa.  

 
 Los discípulos siendo testigos traerán la luz. 
Las madres judías encendían las lámparas de aceite en 
sus hogares, de una sola habitación, al caer la tarde, y 
además de dar luz a la casa, lo consideraban como 
símbolo de la ley de Dios, de su manifestación, o más 
tarde, del alma humana (Prov. 31,18; 6,23;) y que incluso 
en tiempos de guerra, señalan la presencia de ciudades 
y aldeas. Celemín hay que traducirlo por perol de la 
cocina: no hay que encender una vela y meterla debajo 
del puchero, sería una traducción popular. 
 "La luz" es la gloria o esplendor de Dios 
mismo, que, según Is 60,1-3, (ya estudiamos este texto 
el domingo de epifanía) había de brillar sobre 
Jerusalén. La interpretación del texto aplicaba la frase 
a Israel; también a la Ley y al templo y a la ciudad de 
Jerusalén, siempre como reflejo de la presencia de 
Dios en ellos. Esta presencia radiante y perceptible se 
ha de verificar en adelante en los discípulos; ellos son 
el Israel desde donde refulge Dios, la nueva Jerusalén 
donde él habita. 
 La luz, que en 4,16 se afirmaba que era la 
persona de Jesús, ahora se señala que es el discípulo. 
Vivir de acuerdo con la Constitución del Reino le 
convierte en sal y luz. 
 

16 Alumbre así vuestra luz a los hombres, 
para que vean vuestras buenas obras y den 
gloria a vuestro Padre que está en el cielo. 

 
 Esa luz ha de ser percibida: la comunidad 
cristiana no puede esconderse ni vivir encerrada en sí 
misma. La gloria de Dios ya no se manifiesta en el texto 
de la Ley ni en el local de un templo, sino en el modo 
de obrar de los que siguen a Jesús. "Vuestra luz" son 
las obras en favor de los hombres, en las que 
resplandece Dios: la ayuda, la sinceridad y el trabajo 
por la paz, es decir, la constitución de una sociedad 
nueva. Al nombrar a Dios como Padre de los 
discípulos, Mt alude a la calidad de hijos de que éstos 
gozan por su actividad, que continúa la del Padre. 
 Estos dos dichos de Jesús confirman la 
creación del Israel mesiánico: los discípulos son los 
garantes de la alianza y en la comunidad resplandece la 
gloria de Dios. Es la comunidad de los que han elegido 
ser pobres, se mantienen fieles a este compromiso, 
ejercen las obras propias de los hijos de Dios y dan así 
ocasión a la liberación de la humanidad. Es la presencia 
del reinado de Dios en la tierra.  
 



3. PREGUNTAS...   
 
Aunque las preguntas casi siempre solo las hacemos del 
evangelio, en este domingo los textos de Isaías y Pablo son 
tan interesantes que me ha parecido bueno orar y 
preguntarnos sobre los tres textos. 
 
 1. "Esto dice el Señor: parte tu pan con el 
 hambriento, ... Entonces romperá tu luz 
como la aurora…; te abrirá camino la justicia, 
detrás irá la gloria del Señor. 
  
 Encendemos la TV y sólo vemos oscuridades, un 
mundo lleno de violencia, oleadas de emigrantes en 
caravana sorteando ríos y caminando kilómetros con niños 
pequeños y pobres enseres, hambruna y guerras... y sobre 
todo el sufrimiento de los inocentes.  
 Y a nivel cotidiano, cuando nos paramos ante los 
semáforos vemos cuatro colores con su significado. El color 
negro, que no está fijo en el poste, se mueve ofreciéndonos 
pañuelos de papel, y nos habla de pateras, desalojos, paro, 
ansiedad de tener papeles. Con bastante frecuencia salen 
ardiendo los campamentos de plástico de los emigrantes 
freseros en la zona de Lepe, Lucena y Palos. 
 Y por la noche vemos a los sin techos en los cajeros 
y alrededor de los contenedores cercanos a los centros 
comerciales de alimentación. 
 Y nos preguntamos ¿dónde estará Dios?  Isaías, 
que también vivió en una época oscura, nos relanza a la 
esperanza: si partiéramos el pan... hospedáramos... nos 
abriéramos a toda necesidad... entonces rompería la luz. 
 Y verdaderamente hay luces, aunque débiles 
todavía, como las de Mensajeros por la Paz, Comedores 
sociales, Cáritas Diocesana, Centros Parroquiales, Traperos 
de Emaús, Resurgir, Madre Coraje...etc. 

• ¿Qué oración me sale viendo y viviendo los 
hechos oscuros de cada día?  

• ¿A qué compromiso, aunque sea pequeño, me 
relanza? ¿Qué experiencias pueden avalar 
estas palabras de Isaías?  

 
 2. "Me presenté a vosotros débil y temeroso, 
…para que vuestra fe no se apoye en la sabiduría 
de los hombres, sino en el poder de Dios"   
 
 Ante esta tarea inmensa de hacer un mundo más 
humano y habitable, nos puede acobardar nuestra 
debilidad. Pero ahí reside nuestra fortaleza, porque nuestra 
fe no se apoya en la sabiduría del dinero, el poder, el 
enchufismo, la hipocresía, nuestra fe se apoya en Dios, en 
el servicio desinteresado, en el compartir, en la verdad, 
aunque duela y cueste, en el amor incluso al enemigo. Y si 
nos juntamos todos los que así creemos fijaros la fortaleza 
que podemos tener. 
 

• ¿Mido mi vida y la de los demás por la cantidad 
o más bien por la calidad de los gestos peque-
ños?  

• ¿En los trabajos y quehaceres de cada día 
siento el poder de mi fe? 

• ¿Me siento parte importante de un quehacer 
comunitario, de un proyecto común?  

3. Vosotros sois la sal de la tierra.  
 Vosotros sois la luz del mundo.  
 
 Dos títulos de nobleza nos da el Señor. Elige dos 
signos pobres, sencillos y cotidianos, pero con gran fuerza 
expresiva, para decirnos no de manera triunfalista lo que 
tenemos que ser y a veces somos. 
 Estos títulos tienen el contexto de la última biena-
venturanza: dichosos si os insultan y persiguen. A estos 
cristianos ya perseguidos e insultados, tentados a retirarse y 
dejarlo todo, les recuerda su dignidad y su responsa-
bilidad. 
 El discípulo, cuando se deja modelar por Jesús, es 
una chispa de luz humilde, pero brillante, en medio de las 
oscuridades, pobrezas y tragedias de la vida. Es un 
pequeño grano de gusto sabroso que contrarresta tantas 
amarguras que ha de saborear la sociedad. Y, por tanto, 
alerta que no se desvirtúe. Una Iglesia que no es sal y luz 
para su entorno, que no ofrece gusto e irradiación no se ha 
de sorprender si es lanzada fuera, olvidada o pisoteada. 
 La luz no cambia los objetos, pero los transforma 
en un estallido de colores y formas. Las obras del discípulo 
han de ser esta luz que da vida. "Que brillen vuestras 
vidas", las de las iglesias..., no por vanidad, para que os 
glorifiquen a vosotros, sino para que esta luz transparente a 
Dios en todo, y así el mundo glorifique al Padre. 
 "Glorifique al Padre". Recordemos la definición de 
Ireneo de Lyon (nacido unos cincuenta años después de la 
redacción de Mateo) "la gloria de Dios es que hombre viva 
en plenitud". Las "buenas obras" que glorifican a Dios, 
repetirá a menudo el evangelio (y compendiará en 25,31-41, 
con la "parábola del juicio final"), son haber puesto en primer 
lugar al último, al pobre, al hambriento. 
 La luz no se puede ocultar. Está para ver y ser 
visto. A los cristianos se les tiene que ver. Por eso tiene que 
notarse la existencia de la Comunidad en el Barrio, en el 
pueblo. ¿Como? Viviendo según las Bienaventuranzas, ya 
que se alumbra más con el testimonio que con el decir. 
Donde esté un cristiano las tinieblas tienen que retroceder: 
la mentira y la hipocresía, el afán de lucro, el desprecio de 
los demás, la envidia, el olvido del necesitado... 

 A veces los hombres y mujeres pierden el gusto 
de vivir. A veces los hombres y mujeres trabajan como 
maquinas, o no trabajan, y el maldito paro les atrapa y les 
impiden ser persona. A veces el temporal imprevisto sirve de 
tumba a tantos inmigrantes. A veces la desidia y el ansia de 
acumular de los responsables públicos dejan de cuidar y 
mantener bien las infraestructuras produciendo catástrofes 
ferroviarias como la de Adamuz. 
  Ahí debe estar el cristiano dando sabor a la vida, 
dando esperanza con el compartir silencioso y alegre: del 
tiempo, de la escucha, de la caricia, del dinero... 

• ¿Cómo recibo esta palabra de Jesús, o es que 
creo que a mi no me la dice? 

• ¿Qué medios voy a poner en funcionamiento 
para hacerla realidad?  

• ¿Cómo ser luz y sal en mi ambiente, en mi 
familia? 

 
Juan García Muñoz (jngarcia@gmail.com) 

Parroquia San Pablo. HUELVA. ESPAÑA 
http://www.escuchadelapalabra.com/  

mailto:jngarcia@gmail.com
http://www.escuchadelapalabra.com/

