
1 FEBRERO 2026 
4º DOM-A 

 
1. CONTEXTO 
 
DIOS NO QUIERE POBRES 
 Dios no quiere que haya pobres. No. La pobreza 
no es buena: hace sufrir a los hombres, a los que Dios 
ama; y porque los ama, Dios no quiere que los hombres 
sufran. Otra cosa es que Dios, que no es neutral, tenga 
sus preferencias por los pobres. Algo que, por otra parte, 
es lógico: un buen padre quiere siempre más al más débil 
de sus hijos. 
 
LA POBREZA NO ES UNA VIRTUD 
 No. La pobreza no es una virtud que haga a los 
hombres más agradables a Dios. Como tampoco lo es el 
sufrimiento. Durante demasiado tiempo se ha presenta-
do a Dios, sin duda sin pretender tal cosa, como un sádico 
que se complacía con el sufrimiento de los hombres. 
Durante demasiado tiempo se ha propuesto la resigna-
ción ante el sufrimiento injusto como una virtud 
cristiana. En realidad, pretendiéndolo o no, se estaba 
justificando la injusticia e impidiendo que los que la 
sufrían se rebelaran contra ella. 
 
DIOS NO HACE POBRES A LOS POBRES 
 Otra de las cosas que se le han achacado a Dios 
es que la distribución de la riqueza es algo que se le debe 
atribuir a él: Dios hace pobres a los pobres y ricos a los 
ricos; pero claro, como los pobres lo pasan muy mal en 
esta vida, si aquí son dóciles y resignados y no se rebelan 
contra tal situación querida por Dios... recibirán un gran 
premio... ¡en la otra vida! Y así, además de justificar la 
injusticia, se hace a Dios culpable de ella. Y los 
verdaderos culpables, ¡a vivir tranquilos sin que nadie los 
moleste! Y, además, con la conciencia tranquila. 
 

HAY POBRES PORQUE HAY RICOS 
 Sin embargo, de una breve lectura de los textos 
del Antiguo Testamento, especialmente los de los 
profetas, se deduce que hay pobres porque hay ricos, 
que los pobres son los empobrecidos por la ambición y el 
egoísmo de los ricos: "El Señor viene a entablar un pleito 
con los jefes y príncipes de su pueblo. -Vosotros 
devastabais las viñas, tenéis en casa lo robado al pobre. 
¿Qué es eso? ¿Trituráis a mi pueblo, moléis el rostro de 
los desvalidos?" (Is 3,14-15). 
 
DIOS AMA A LOS POBRES 
 Dios, según los escritos que consideramos 
palabra de Dios, no se hace responsable de que exista la 
pobreza entre los hombres. Los verdaderos responsables 
somos los hombres mismos. Unos más: los que se 
aprovechan de la situación, los que, gracias a la pobreza 
de muchos, viven en la opulencia. Otros menos, pero 
también culpables: los que aceptan sin luchar la situación 
por comodidad, por miedo o por mantener la esperanza 
de pasar un día a formar parte de la minoría de 
privilegiados. Y ¡atención! Que en el mundo en que 
vivimos esto no es un problema de particulares, de 
individuos. Si en tiempo de Isaías se podía decir que, en 
lo que se refiere a los individuos, la pobreza era 
consecuencia de la voracidad de los ricos, hoy tenemos 
que decir que, en lo que se refiere a los pueblos, la 
pobreza de los países pobres es consecuencia de los 
abusos y de la insaciable ambición de los países ricos. Por 
tanto, no le colguemos a Dios las culpas de otros; no 
atribuyamos a Dios nuestras propias culpas. 
 Eso sí, Dios ama a los pobres de una manera 
especial. Pero precisamente porque ama a los pobres 
quiere que dejen de serlo. La pobreza hace sufrir. Y Dios, 
que ama a todos los hombres, no quiere que ninguno 
sufra; y por eso muestra una mayor preferencia por los 
que sufren, por los que están más faltos de amor, de 
justicia, de pan... 
 
DICHOSOS LOS POBRES 
 La primera bienaventuranza no es, por tanto, 
una invitación a la resignación. Al contrario, es una 
llamada, una vocación, a la lucha contra la pobreza de los 
hombres y de los pueblos. 
 En efecto: "Dichosos los que eligen ser pobres, 
porque ésos tienen a Dios por rey", es una invitación a 
hacerse pobres realmente. Pero no para quedarse en la 
pobreza, sino para construir un mundo en el que no haya 
pobres: es una llamada a romper con la ambición y con 
el deseo de tener cada vez más; es una propuesta de 
solidari-dad -la solidaridad con los más débiles es la 
expresión social del auténtico amor cristiano- con los 
pobres. 
 Terminemos ya con esa resignación falsamente 
cristiana que es cómplice de la injusticia establecida; 
acabemos de una vez con esa mal llamada caridad 
cristiana, que no es otra cosa que un tranquilizante para 
las conciencias de los culpables de la pobreza. Destruya-
mos la miseria, el hambre, la incultura..., porque es 



posible que la pobreza sea el camino más corto para 
llegar al cielo, pero es el primero de los obstáculos para 
que el cielo baje a la tierra. Y éste es el proyecto de Dios. 
 Dios ama a los pobres. Por eso no quiere pobres; 
y por eso serán dichosos los que eligen ser pobres para 
poder dedicarse a construir un mundo en el que no haya 
pobres. Porque en ese mundo Dios será el rey. 

( Cf.  R.J. García Avilés. Llamados a ser libres, "Seréis 
dichosos". E. El Almendro, Córdoba 1991. 115-118) 
 

2. TEXTOS 
 
1ª  LECTURA: SOFONÍAS 2, 3; 3, 12-13 
 
 Buscad al Señor, los humildes, que cumplís 
sus mandamientos; buscad la justicia, buscad la 
moderación, quizá podáis ocultaros el día de la ira del 
Señor.  
 «Dejaré en medio de ti un pueblo pobre y 
humilde, que confiará en el nombre del Señor.  
 El resto de Israel no cometerá maldades, ni dirá 
mentiras, ni se hallará en su boca una lengua embus-
tera; pastarán y se tenderán sin sobresaltos.»  
 
Cuando Sofonías se pone a hablar, el pequeño reino de 
Judá está en la cresta de la ola. Isaías hace ya sesenta 
años que no habla. La invasión Asiría del año 701 ha 
dejado al país devastado y sometido al invasor.   
 El rey Manasés abrió las puertas del templo a 
todo lo que era pagano, representó un periodo de paz y 
prosperidad, pero lo pagó con una decadencia espiritual 
y moral. Pecados contra Dios y contra el prójimo (c. 3) 
 Se intenta la reconstrucción, pero el corazón 
del pueblo está enfermo. Solo un pequeño número de 
israelitas guardan la esperanza. Son lo más pobres, 
los más hundidos. Pero es esta misma pobreza y 
pequeñez la que les ayudará a abrir su corazón a Dios 
y esta apertura será la salvación para todo un pueblo. 
Es el "pequeño resto" que queda, el pueblo pobre y 
humilde, que, en contraste con los arrogantes y 
engreídos materialistas, busca su refugio en el Señor. 
 Hoy también, los más pobres son los verdade-
ros portadores de esperanza. Para Sofonías, los pobres, 
los pequeños, los humildes y excluidos, - si todavía 
tienen fuerzas-, son los que llevan la esperanza, aunque 
sean sus hijos pequeños la señal de que la vida es 
posible siempre para mejor. 
 

SALMO RESPONSORIAL SAL 145,  
 
R. Dichosos los pobres en el espíritu, porque 
de ellos es el reino de los cielos.  
 
 El Señor mantiene su fidelidad perpetuamen-
te, él hace justicia a los oprimidos, él da pan a los 
hambrientos. El Señor liberta a los cautivos. R.  
 El Señor abre los ojos al ciego, el Señor 
endereza a los que ya se doblan, el Señor ama a los 
justos, el Señor guarda a los peregrinos. R. 
 Sustenta al huérfano y a la viuda y trastorna el 
camino de los malvados. El Señor reina eternamente, 
tu Dios, Sión, de edad en edad. R. 

2ª LECTURA: 1ª CORINTIOS 1, 26-31 
  
 Fijaos en vuestra asamblea, hermanos, no hay 
en ella muchos sabios en lo humano, ni muchos 
poderosos, ni muchos aristócratas; todo lo contrario, lo 
necio del mundo lo ha escogido Dios para humillar a 
los sabios, y lo débil del mundo lo ha escogido Dios 
para humillar el poder.  
 Aún más, ha escogido la gente baja del mundo, 
lo despreciable, lo que no cuenta para anular a lo que 
cuenta, de modo que nadie pueda gloriarse en 
presencia del Señor.  
 Por él vosotros sois en Cristo Jesús, en este 
Cristo que Dios ha hecho para nosotros sabiduría, 
justicia, santificación y redención.  
 Y así -como dice la Escritura- «el que se gloríe, 
que se gloríe en el Señor».  
  
 La sección 1,18-31 es de suma importancia. 
Os recomiendo que la leáis. Trata sobre el mensaje de 
la cruz de Jesús. 
 A través de una serie de contrastes audaces y 
contundentes, Pablo nos acerca al misterio de Cristo 
crucificado: es un «escándalo», dice, para los judíos 
que esperan a un Cristo triunfador. Es una «locura», 
añade, para los griegos que buscan y se apoyan en la 
razón y la sabiduría. El misterio de la cruz sólo puede 
expresarse ante los ojos de la sabiduría y razón 
humanas como «locura y debilidad de Dios», y precisa-
mente por eso, es «fuerza y sabiduría de Dios» para 
los creyentes. 
 Esta paradoja, la fuerza de la debilidad de Dios, 
se prolonga y manifiesta en la comunidad de 
Corinto, compuesta de gente socialmente sin 
importancia (el texto de hoy). No abundan los intelec-
tuales, los ricos, los poderosos, la nobleza. Como en 
otro tiempo a unos esclavos en Egipto, así ahora elige 
a gente sin estudios, sin influjos y sin títulos. 
 Es interesante resaltar la insistencia de Pablo en 
poner de relieve en estos versículos, por una parte, la 
iniciativa de la elección de Dios, y por otra, la 
condición social de los destinatarios de su elección: los 
locos del mundo, los débiles, los plebeyos, los des-
preciados, los que nada son. Estas expresiones densas 
de teología paulina, podrían resumirse en una palabra: 
«liberación», comenzando ya aquí y ahora. 
 

EVANGELIO: MATEO  5.1-12 
 
El "sermón del monte", nos dice Schökel, es como la 
constitución del nuevo pueblo de Dios, el protocolo de 
la nueva alianza. Se ha de leer con el Sinaí y Moisés al 
fondo, para apreciar correspondencias y contrastes. Se 
dirige a la nueva comunidad o pueblo suyo, levadura 
para una transformación de la historia.  
 La primera y última bienaventuranza, nos 
aclara F. Camacho, están redactada en 3ª persona, 
forman una inclusión (enmarcan al comienzo y final 
con "el reino de Dios les pertenece"). A la luz de ese 
reinado han de interpretarse las otras bienaventuranzas. 
 De aquí se deduce que la primera y la última se 
encuentran en estrecha relación con la proclama de 



Jesús que veíamos el domingo pasado en Mt 4,17: 
"cambiad de vida que está cerca el reinado de Dios". Es 
un cambio interior de actitud (arrepentimiento) que 
ha de reflejarse exteriormente en la conducta 
(enmienda). 
 
5,1-2 En aquel tiempo, al ver Jesús al gentío, subió a 
la montaña, se sentó, y se acercaron sus discípulos: y 
él se puso a hablar enseñándoles: 
  
 A diferencia de Lucas (6,20-23), cuyas biena-
venturanzas van dirigidas a todos, sin distinción ni 
especificación, las bienaventuranzas de Mateo tienen 
un auditorio concreto y restringido: el grupo de los que 
Jesús había llamado a seguirle: «se le acercaron los 
discípulos…». 
 El evangelista escribe para una comunidad 
cristiana ya establecida, que comienza a organizarse 
como Iglesia y necesita profundizar en su nueva iden-
tidad de seguidora de Jesús, después de la ruptura 
traumática con el judaísmo, de donde procedía la 
mayoría y que les dejó en una situación de marginación 
social, cultural y religiosa. Es probable que estos 
hombres y mujeres fueran realmente pobres, menos-
preciados y perseguidos. Mateo les invita a descubrir 
los valores del reinado de Dios en las dificultades por 
las que atraviesan. 
 
5,3 Dichosos los pobres en el espíritu, porque  de 
ellos es el Reino de los cielos. 
 
 Las bienaventuranzas son evangelio, buena 
noticia, no son mandamientos. No dice tenéis que ser 
pobre de espíritu, sino dichosos los que son. No son 
preceptos morales que hay que cumplir sino anuncio 
gozoso a aquellos que están en esa situación.  No es 
algo que tienen que hacer sino algo que tienen que 
descubrir, tomar conciencia de que pertenecen al reino 
de Dios desde la situación en la que están.   
 Las palabras de Jesús son, en primer lugar, una 
invitación a vivir la pobreza, la aflicción, el desprendi-
miento, el hambre y la sed de justicia como «bienaven-
turanzas». Y así, la pobreza material se transformará en 
«pobreza de corazón» o apertura confiada a la 
voluntad y providencia del Padre. 
 Más cerca del significado verdadero nos llevan 
expresiones como "de corazón puro" o de "espíritu 
abatido". El "corazón" es el lugar de la pobreza o del 
abatimiento. Schökel nos ofrece esta traducción: 
Dichosos los pobres de corazón, porque el reinado de 
Dios les pertenece. 
 La pobreza a la que invita la bienaventuranza, 
para A. Maggi, se entiende como actitud interior de 
quien, incluso estando claramente en posesión de los 
propios bienes, está "desprendido espiritualmente" de 
ellos: la pobreza de espíritu se transforma en espíritu 
de pobreza. 
 La opción por la pobreza es la consecuencia de 
una decisión libre que hace entrar voluntariamente al 
creyente en la condición de pobre, para que desde abajo 

se haga lo posible para eliminar las causas que 
provocan la pobreza. 
 
4. Dichosos los que lloran, porque ellos serán 
 consolados.  
5. Dichosos los sufridos, porque ellos heredaran la 
 tierra.  
6. Dichosos los que tienen hambre y sed  de justicia, 
 porque ellos quedarán saciados.  
 
 Estas cuatro primeras, nos dice S. Guijarro, 
están relacionadas entre sí. Son una declaración de la 
felicidad que poseen aquellos que se abren a la acción 
de Dios en una actitud de acogida sincera. Se dirige al 
grupo de los que son pobres de corazón, que han 
puesto su confianza solo en el Señor, esperando que 
Dios manifieste su reino y colme su esperanza. 
 A estas cuatro actitudes del corazón siguen las 
otras cuatro bienaventuranzas del compromiso y del 
empeño por cambiar la realidad y hacer presente el 
reinado de Dios aquí y ahora. 
 
7. Dichosos los misericordiosos, porque  ellos alcanza-
 ran misericordia.  
8. Dichosos los limpios de corazón, porque ellos verán 
 a Dios.  
9. Dichosos los que trabajan por la paz, porque ellos 
 se llamaran los Hijos de  Dios.  
10. Dichosos los perseguidos por causa de la justicia, 
 porque de ellos es el Reino de los cielos.  
 
 Este grupo contiene cuatro bienaventuranzas 
propias de Mateo, que están más orientadas hacia el 
comportamiento cristiano. Mientras que en el primer 
grupo se constatan situaciones, en este segundo se 
proponen actitudes que los discípulos deben tener. Se 
les invita a ser misericordiosos, una actitud muy 
importante para vivir en comunidad (Mt 18,21-35); a 
tener un corazón limpio, es decir, a vivir y actuar sin 
ninguna duplicidad ni engaño; los discípulos deben 
trabajar también para construir la paz, siendo instru-
mentos de reconciliación entre los hermanos y con 
todos los hombres. Finalmente, se les exhorta a 
permanecer firmes en la persecución, sostenidos por 
la certeza de que el fruto de dicha perseverancia será el 
anhelado reinado de Dios 
 
11. Dichosos vosotros cuando os insulten y os persi-
gan y os calumnien de cualquier modo por mi causa.  
12. Estad alegres y contentos, porque vuestra recom-
pensa será grande en el cielo 
 
 Esta última bienaventuranza está redactada en 
segunda persona del plural. El evangelista se dirige 
directamente a los miembros de su comunidad que 
tienen la experiencia de ser perseguidos por causa de 
Jesús, para alentarlos en medio de su adversidad. Es la 
aplicación concreta de la octava bienaventuranza, en la 
pueden advertirse las motivaciones y las formas que 
revestía dicha persecución. 

(Cfr. Alberto Maggi. Las bienaventuranzas. El Almendro. 
Fernando Camacho. La proclama del Reino. Cristiandad) 

 



3. PREGUNTAS...   
 
1ª. «Bienaventurados los pobres en el espíritu, 
porque de ellos es el reino de los cielos. 
 
Lo primero que aparece en este programa de vida es que 
Jesús promete a sus discípulos la felicidad. Una felicidad 
que no proviene de los valores que el mundo considera 
necesarios para ser feliz, sino exactamente de todo lo 
contrario. Por lo tanto, los discípulos de Jesús tienen que ser, 
en el mundo y en la sociedad, la comunidad de personas que 
enseñan, no con teorías y doctrinas, sino con su manera de 
vivir, que el hombre puede y debe ser feliz, por un camino 
distinto del que propone el mundo. 
 Este camino o programa del grupo de Jesús, 
consiste ante todo en elegir ser pobres, para tener de 
verdad solamente a Dios por Rey. Se trata, en la práctica, de 
no reconocer como absolutos ni al poder, ni al dinero, ni al 
prestigio, sino solamente a Dios. 
 Elegir ser pobres, que hoy día podemos traducir, 
como la austeridad solidaria. Hay que renunciar a la 
acumulación del lujo, a la ambición del dinero.  
.   
2ª  Bienaventurados los mansos, porque ellos    
heredarán la tierra. 
 

Dichosos «los sufridos» que vacían su corazón de 
resentimiento y agresividad. Dichosa una Iglesia llena de 
mansedumbre. Será un regalo para este mundo lleno de 
violencia. Ella heredará la tierra prometida. 

 
3ª   Bienaventurados los que lloran, porque ellos 
serán consolados. 
 

Dichosos «los que lloran» porque padecen 
injustamente sufrimientos y marginación. Felices los que 
lloran al ver sufrir a otros. Son gente buena. Con ellos se 
puede construir un mundo más fraterno y solidario. 

Dichosa la Iglesia que "llora" con los que lloran y 
sufre al ser despojada de privilegios y poder, pues podrá 
compartir mejor la suerte de los perdedores y también el 
destino de Jesús. Un día será consolada por Dios. 
 
4ª   Bienaventurados los que tienen hambre y sed 
de la justicia, porque ellos quedarán saciados. 
 

Los que no han perdido el deseo de ser más justos 
ni el afán de hacer un mundo más digno. Dichosa la Iglesia 
que busca con pasión el reino de Dios y su justicia dentro de 
sí misma y en el mundo entero, pues buscará su propia 
conversión y trabajará por una vida más justa y digna para 
todos, empezando por los últimos. Su anhelo será saciado 
por Dios. 
 
5ª Bienaventurados los misericordiosos, porque 
ellos alcanzarán misericordia. 
 

Dichosos «los misericordiosos» que actúan, 
trabajan y viven movidos por la compasión. Los que saben 
perdonar en lo hondo de su corazón. Sólo Dios conoce su 

lucha interior y su grandeza. Son los que, en la tierra, más 
se parecen al Padre del cielo. Son ellos los que mejor nos 
pueden acercar hacia la reconciliación. 
 Dichosa la Iglesia compasiva que renuncia al 
rigorismo y prefiere la misericordia antes que los sacrificios, 
pues acogerá a los pecadores y no les ocultará la Buena 
Noticia de Jesús. Ella alcanzará de Dios misericordia. 
 
6ª Bienaventurados los limpios de corazón, 
porque ellos verán a Dios. 
 

Dichosos los "limpios de corazón", es decir gente 
sin mala intención, sin ideas torcidas, personas incapaces de 
traicionar. Por eso ellos "van a ver a Dios", es decir, que el 
servicio a los demás es el verdadero culto. El culto verdadero 
es el servicio 

Dichosa la Iglesia de "corazón limpio" y conducta 
transparente, que no encubre sus pecados ni promueve el 
secretismo o la ambigüedad, pues caminará en la verdad de 
Jesús. Un día verá a Dios. 
 
7ª Bienaventurados los que trabajan por la paz, 
porque ellos serán llamados hijos de Dios. 
 

Dichosos los que trabajan por la paz con paciencia 
y con fe. Sin desalentarse ante los obstáculos y dificultades, 
y buscando siempre el bien de todos. Los necesitamos para 
reconstruir la convivencia. 

Dichosa la Iglesia que "trabaja por la paz" y lucha 
contra las guerras, que aúna los corazones y siembra 
concordia, pues contagiará la paz de Jesús que el mundo no 
puede dar. Ella será hija de Dios. 
 
8ª Bienaventurados los perseguidos por causa de 
la justicia, porque de ellos es el reino de los 
cielos. 

Dichosos los que son perseguidos por actuar con 
justicia, y responden con mansedumbre a las injurias y 
ofensas. Ellos nos ayudan a vencer el mal con el bien. 

Dichosos los que son insultados, perseguidos y 
calumniados por seguir fielmente la trayectoria de Jesús. Su 
sufrimiento no se perderá inútilmente. 

Dichosa la Iglesia perseguida por seguir a Jesús. 
Dichosa la Iglesia que sufre hostilidad y persecución a causa 
de la justicia, sin rehuir el martirio, pues sabrá llorar con las 
víctimas y conocerá la cruz de Jesús. De ella es el reino de 
Dios. 

Una vida así vivida, traerá consecuencias. Por eso 
en la última Jesús elogia a "los que viven perseguidos por 
su fidelidad", porque ellos (los miembros de la comunidad 
de Jesús) "tienen a Dios por Rey". 
 La razón de esta persecución está en que el 
"mundo"(el sistema) no tolera de ninguna manera el 
programa de vida y acción que la comunidad vive. Vivir esta 
nueva situación humana de igualdad, denuncia la desigual-
dad, la sumisión, el dominio de unos sobre otros, que es lo 
que impera en la sociedad injusta. 
 

Juan García Muñoz (jngarcia@gmail.com) 
Parroquia San Pablo. HUELVA. ESPAÑA 

http://www.escuchadelapalabra.com/   

mailto:jngarcia@gmail.com
http://www.escuchadelapalabra.com/

