
22 FEBRERO 2026 
1º DOM-CUARESMA-A 

 
1. CONTEXTO 
 
Mensaje del Santo Padre León XIV para la 
Cuaresma de 2026  
 
La Cuaresma es el tiempo en el que la Iglesia, con 
solicitud maternal, nos invita a poner de nuevo el 
misterio de Dios en el centro de nuestra vida, para que 
nuestra fe recobre su impulso y el corazón no se 
disperse entre las inquietudes y distracciones 
cotidianas. 
 Todo camino de conversión comienza cuando 
nos dejamos alcanzar por la Palabra y la acogemos con 
docilidad de espíritu. Existe, por tanto, un vínculo entre 
el don de la Palabra de Dios, el espacio de hospitalidad 
que le ofrecemos y la transformación que ella realiza. 
Por eso, el itinerario cuaresmal se convierte en una 
ocasión propicia para escuchar la voz del Señor y 
renovar la decisión de seguir a Cristo, recorriendo con Él 
el camino que sube a Jerusalén, donde se cumple el 
misterio de su pasión, muerte y resurrección. 
  
Escuchar 

Este año me gustaría llamar la atención, en 
primer lugar, sobre la importancia de dar espacio a la 
Palabra a través de la escucha, ya que la disposición a 
escuchar es el primer signo con el que se manifiesta el 
deseo de entrar en relación con el otro. 

Dios mismo, al revelarse a Moisés desde la zarza 
ardiente, muestra que la escucha es un rasgo distintivo 
de su ser: «Yo he visto la opresión de mi pueblo, que 
está en Egipto, y he oído los gritos de dolor» (Ex 3,7). La 
escucha del clamor de los oprimidos es el comienzo de 
una historia de liberación, en la que el Señor involucra 
también a Moisés, enviándolo a abrir un camino de 
salvación para sus hijos reducidos a la esclavitud. 

Es un Dios que nos atrae, que hoy también nos 
conmueve con los pensamientos que hacen vibrar su 

corazón. Por eso, la escucha de la Palabra en la liturgia 
nos educa para una escucha más verdadera de la 
realidad. 

Entre las muchas voces que atraviesan nuestra 
vida personal y social, las Sagradas Escrituras nos hacen 
capaces de reconocer la voz que clama desde el 
sufrimiento y la injusticia, para que no quede sin 
respuesta. Entrar en esta disposición interior de 
receptividad significa dejarnos instruir hoy por Dios para 
escuchar como Él, hasta reconocer que «la condición de 
los pobres representa un grito que, en la historia de la 
humanidad, interpela constantemente nuestra vida, 
nuestras sociedades, los sistemas políticos y 
económicos, y especialmente a la Iglesia». 

 
Ayunar 
 Si la Cuaresma es tiempo de escucha, el ayuno 
constituye una práctica concreta que dispone a la 
acogida de la Palabra de Dios. La abstinencia de 
alimento, en efecto, es un ejercicio ascético antiquísimo 
e insustituible en el camino de la conversión.  

Precisamente porque implica al cuerpo, hace 
más evidente aquello de lo que tenemos “hambre” y lo 
que consideramos esencial para nuestro sustento. Sirve, 
por tanto, para discernir y ordenar los “apetitos”, para 
mantener despierta el hambre y la sed de justicia, 
sustrayéndola de la resignación, educarla para que se 
convierta en oración y responsabilidad hacia el prójimo.  

Sin embargo, para que el ayuno conserve su 
verdad evangélica y evite la tentación de enorgullecer el 
corazón, debe vivirse siempre con fe y humildad. Exige 
permanecer arraigado en la comunión con el Señor, 
porque «no ayuna de verdad quien no sabe alimentarse 
de la Palabra de Dios». En cuanto signo visible de 
nuestro compromiso interior de alejarnos, con la ayuda 
de la gracia, del pecado y del mal, el ayuno debe incluir 
también otras formas de privación destinadas a 
hacernos adquirir un estilo de vida más sobrio, ya que 
«sólo la austeridad hace fuerte y auténtica la vida 
cristiana». 

Por eso, me gustaría invitarles a una forma de 
abstinencia muy concreta y a menudo poco apreciada, 
es decir, la de abstenerse de utilizar palabras que 
afectan y lastiman a nuestro prójimo. Empecemos a 
desarmar el lenguaje, renunciando a las palabras 
hirientes, al juicio inmediato, a hablar mal de quienes 
están ausentes y no pueden defenderse, a las calumnias. 
Esforcémonos, en cambio, por aprender a medir las 
palabras y a cultivar la amabilidad: en la familia, entre 
amigos, en el lugar de trabajo, en las redes sociales, en 
los debates políticos, en los medios de comunicación y 
en las comunidades cristianas. Entonces, muchas 
palabras de odio darán paso a palabras de esperanza y 
paz.   
Juntos 
Por último, la Cuaresma pone de relieve la dimensión 
comunitaria de la escucha de la Palabra y de la práctica 
del ayuno. (…) 



Del mismo modo, nuestras parroquias, familias, 
grupos eclesiales y comunidades religiosas están 
llamados a realizar en Cuaresma un camino compartido, 
en el que la escucha de la Palabra de Dios, así como del 
clamor de los pobres y de la tierra, se convierta en forma 
de vida común, y el ayuno sostenga un arrepentimiento 
real. En este horizonte, la conversión no sólo concierne 
a la conciencia del individuo, sino también al estilo de 
las relaciones, a la calidad del diálogo, a la capacidad de 
dejarse interpelar por la realidad y de reconocer lo que 
realmente orienta el deseo, tanto en nuestras 
comunidades eclesiales como en la humanidad sedienta 
de justicia y reconciliación. 

Queridos hermanos, pidamos la gracia de vivir 
una Cuaresma que haga más atento nuestro oído a Dios 
y a los más necesitados. Pidamos la fuerza de un ayuno 
que alcance también a la lengua, para que disminuyan 
las palabras que hieren y crezca el espacio para la voz de 
los demás. Y comprometámonos para que nuestras 
comunidades se conviertan en lugares donde el grito de 
los que sufren encuentre acogida y la escucha genere 
caminos de liberación, haciéndonos más dispuestos y 
diligentes para contribuir a edificar la civilización del 
amor. 
 Los bendigo de corazón a todos ustedes, y a su 
camino cuaresmal. 

LEÓN XIV PP. 
 

2. TEXTOS 
 
1ª LECTURA: GÉNESIS 2, 7-9; 3, 1-7  
 
 El Señor Dios modeló al hombre de arcilla del 
suelo, sopló en su nariz un aliento de vida, y el hombre 
se convirtió en ser vivo.  
 El Señor Dios plantó un jardín en Edén, hacia 
oriente, y colocó en él al hombre que había modelado.  
 El Señor Dios hizo brotar del suelo toda clase 
de árboles hermosos de ver y buenos de comer; 
además, el árbol de la vida, en mitad del jardín, y el 
árbol del conocimiento del bien y el mal.  
 La serpiente era el más astuto de los animales 
del campo que el Señor Dios había hecho. Y dijo a la 
mujer: -«¿Cómo es que os ha dicho Dios que no 
comáis de ningún árbol del jardín?»  
 La mujer respondió a la serpiente: 
- «Podernos comer los frutos de los árboles del jardín; 
solamente del fruto del árbol que está en mitad del 
jardín nos ha dicho Dios: "No comáis de él ni lo 
toquéis, bajo pena de muerte."  
 La serpiente replicó a la mujer: - «No moriréis. 
Bien sabe Dios que cuando comáis de él se os abrirán 
los ojos y seréis como Dios en el conocimiento del 
bien y el mal.»  
 La mujer vio que el árbol era apetitoso, atra-
yente y deseable, porque daba inteligencia; tomó del 
fruto, comió y ofreció a su marido, el cual comió.  
 Entonces se les abrieron los ojos a los dos y 
se dieron cuenta de que estaban desnudos; entrelaza-
ron hojas de higuera y se las ciñeron.  
 
 Esa historia de la caída contrasta con la lectura 
del Evangelio de hoy, donde encontramos a Jesús, "el 
nuevo Adán" que también nos representa a todos, en 

una situación parecida a la que se encontraron nuestros 
padres. Pero ambas historias tienen un final diferente. 
  
SALMO RESPONSORIAL: SAL 50, 
 
R. Misericordia, Señor: hemos pecado.  
 
 Misericordia, Dios mío, por tu bondad, por tu 
inmensa compasión borra mi culpa, lava del todo mi 
delito, limpia mi pecado. R.  
 Pues yo reconozco mi culpa, tengo siempre 
presente mi pecado: contra ti, contra ti solo pequé, 
cometí la maldad que aborreces. R.  
 Oh Dios, crea en mí un corazón puro, 
renuévame por dentro con espíritu firme; no me 
arrojes lejos de tu rostro, no me quites tu santo 
espíritu. R.  
 Devuélveme la alegría de tu salvación, 
afiánzame con espíritu generoso. Señor, me abrirás 
los labios, y mi boca proclamará tu alabanza. R.  
 
2ª LECTURA: ROMANOS  5, 12-19 
 
Hermanos: 
 Lo mismo que por un hombre entró el 
pecado en el mundo, y por el pecado la muerte, y así la 
muerte pasó a todos los hombres, porque todos 
pecaron.  
 Porque, aunque antes de la Ley había 
pecado en el mundo, el pecado no se imputaba porque 
no había Ley. A pesar de eso, la muerte reinó desde 
Adán hasta Moisés, incluso sobre los que no habían 
pecado con una transgresión como la de Adán, que era 
figura del que había de venir.  
 Sin embargo, no hay proporción entre el 
delito y el don: si por la transgresión de uno murieron 
todos, mucho más, la gracia otorgada por Dios, el don 
de la gracia que correspondía a un solo hombre, 
Jesucristo, sobró para la multitud.  
 Y tampoco hay proporción entre la gracia 
que Dios concede y las consecuencias del pecado de 
uno: el proceso, a partir de un solo delito, acabó en 
sentencia condenatoria, mientras la gracia, a partir de 
una multitud de delitos, acaba en sentencia 
absolutoria.  
 Por el delito de un solo hombre comenzó 
el reinado de la muerte, por culpa de uno solo. Cuanto 
más ahora, por un solo hombre, Jesucristo, vivirán y 
reinarán todos los que han recibido un derroche de 
gracia y el don de la justificación.  
 En resumen: si el delito de uno trajo la 
condena a todos, también la justicia de uno traerá la 
justificación y la vida.  
 Si por la desobediencia de uno todos se 
convirtieron en pecadores, así por la obediencia de 
uno todos se convertirán en justos.  
 

El trozo de la carta de hoy se podía titular: en 
el corazón de las dificultades, encontramos la 
esperanza. Descubrimos que estamos tocados por el 
mismo pecado (somos el antiguo Adán) pero sabemos 
que somos solidarios en el Cristo vivo: el Nuevo 
Adán.  

Para Pablo, Adán y Cristo son los dos polos 
de la historia. Adán, el polo negativo con su carga de 
pecado y de muerte. Cristo, el polo positivo en quien 
radican la gracia y la vida. 



EVANGELIO: MATEO 4,1-11 
 
Los tres evangelios sinópticos, inmediatamente 
después del bautismo de Jesús, colocan la escena de 
las tentaciones. Hay que evitar llamarlas tentaciones, 
pues son pruebas, nos indica Schökel. Como el 
pueblo de Israel es puesto a prueba repetidas veces en 
el desierto, así Jesús, después del bautismo, guiado por 
el Espíritu, afronta la prueba en su desierto. Ellos 
sufren la tentación y sucumben. Jesús sufre la 
tentación y triunfa. Jesús no cederá a ninguna 
tentación, pero éstas quedan como una seria 
advertencia para todos sus seguidores.  
 
1-2     Jesús fue llevado al desierto por el Espíritu para 
ser tentado por el diablo. Y después de ayunar cuaren-
ta días con sus cuarenta noches, al fin sintió hambre. 
 
 La introducción nos sitúa en el contexto 
adecuado: el Espíritu de Dios es quien guía a Jesús; 
le lleva al desierto, allí pasa Jesús cuarenta días y 
cuarenta noches, que recuerdan la experiencia de 
Moisés (Ex 34,28) y la de Elías (2Re 19,8) y que resumen 
los cuarenta años que duró el camino de Israel por el 
desierto. 
 No lo conduce a una vida cómoda. Lo lleva 
por caminos de pruebas, riesgos y tentaciones. Buscar 
el reino de Dios y su justicia, anunciar a Dios sin 
falsearlo, trabajar por un mundo más humano es 
siempre arriesgado. Lo fue para Jesús y lo será para 
sus seguidores. 
 
3-4 El tentador se le acercó y le dijo: 

- «Si eres Hijo de Dios, di que estas piedras se 
conviertan en panes.» Pero él le contestó, diciendo: 
 -«Está escrito: "No sólo de pan vive el hombre, 
sino de toda palabra que sale de la boca de Dios."  
  
 El tentador, es llamado "el diablo" y más tarde 
Satanás. El significado es el mismo: "el adversario", 
el enemigo del hombre, y por tanto de Jesús, queriendo 
impedir que lleve a efecto su obra salvadora. La fuerza 
hostil a Dios y a quienes trabajan por su reinado 
 Lo invita a que de una orden: "que estas 
piedras se conviertan en pan".  En su mano estaba 
satisfacer la necesidad, tras cuarenta días de ayuno. A 
Jesús no le parece lícito. Él había venido para 
implantar el Reino y el reinado de Dios no puede ser 
fruto de los malabarismos milagreros.   
 Jesús responde con un texto de la Escritura (Dt 
8,3). El alimento no es lo único que mantiene la vida 
del hombre. También la Palabra de Dios es alimento. 
Dios no abandona nunca a sus fieles. En Dios está su 
seguridad. 
 
5-7 Entonces el diablo lo lleva a la ciudad santa, lo 
pone en el alero del templo y le dice: - «Si eres Hijo de 
Dios, tírate abajo, porque está escrito: «Encargará a 
los ángeles que cuiden de ti, y te sostendrán en sus 
manos, para que tu pie no tropiece con las piedras.»  
 Jesús le dijo: - «También está escrito: "No 
tentarás al Señor, tu Dios." 

 
 
 La ciudad santa es Jerusalén, como dice 
Lucas. Allí está la sede del templo, lugar de la 
presencia divina. Coloca a Jesús en el alero del templo, 
un saliente que dominaba los patios del gran recinto. 
En la creencia judía este era el lugar donde había de 
manifestarse el Mesías y hacer su proclama a Israel. 
Él había de derrotar a los paganos y restaurar la gloria 
del pueblo elegido. La respuesta de Jesús es igual-
mente con la Palabra de Dios, un texto del Dt 6,16, 
aceptar la propuesta del tentador significa tentar a 
Dios, es decir, forzar su acción sin motivo. 
 
8-11 Después el diablo lo lleva a una  montaña 
altísima y, mostrándole los reinos del mundo y su 
gloria, le dijo: -«Todo esto te daré, si te postras y me 
adoras.» 
 Entonces le dijo Jesús:  -«Vete, Satanás, 
porque está escrito: "Al Señor, tu Dios, adorarás y a él 
solo darás culto."»  
 Entonces lo dejó el diablo, y se acercaron los 
ángeles y le servían. 
 
 La tercera (segunda en Lucas) se desarrolla 
en un monte, lugar de la suprema condición divina, 
lugar de los dioses. Satanás ofrece a Jesús el poder 
universal en su triple dimensión de riqueza, prestigio 
y dominio (la gloria del mundo). Quiere convertir a 
Jesús en un Mesías político y dominador. Puede darlo 
porque le pertenece. El evangelista califica así de 
satánicos el poder y la gloria del mundo. La única 
condición que le pone es que le rinda homenaje.  
 Lo único que salva al hombre no es el camino 
del dominio y la esclavitud, sino el amor que ofrece 
vida. La figura del adversario encarna el poder que 
tienta la ambición del hombre y lo convierta en 
enemigo. 
 ¿Jesús no sintió la gran tentación de utilizar su 
poder para alcanzar la meta de otra manera? El diablo, 
tal como lo cuentan los sinópticos, no le propone a 
Jesús hacer nada malo, sino hacer algo bueno. Si eres 
el Hijo de Dios demuéstralo.  
 La tentación consiste en proponerle que haga 
lo que tiene que hacer, pero no a modo divino, sino a 
modo humano. Pretender que pueden conseguir los 
objetivos de Dios, pero sin seguir los métodos de Dios.  
 
 Las tres tentaciones, son en realidad una sola, 
pues la pretensión continua de Satanás es hacer 
renegar a Jesús de su vocación como Hijo obediente 
de Dios. 
 Esas han sido las tentaciones de Israel, la de 
Jesús y la de la Iglesia. Todos, menos Jesús, han 
sucumbido. La tentación de hacer las cosas por Dios 
pero sin Dios.   Las cartas a las iglesias del Apocalip-
sis (2,1-3,22), nos muestran un buen racimo de caídas. 
Caen en la tentación de la mediocridad, de la instala-
ción, de la falta de compromiso, de la falta de 
discernimiento. Y está hablando a las siete iglesias, 
es decir, a toda la iglesia. Ojo al dato. 



3. PREGUNTAS...   
 
1 "El Espíritu lo empujó al desierto". 
 
 Después del bautismo, la fuerza del Espíritu le 
empuja al desierto. Estará ante Dios solo, en silencio, sin 
ayudas materiales ni humanas, y se verá sacudido por el 
poder del mal que trabaja en nuestro entorno y que 
pretende engañar desde dentro.  
 Desierto…, situado ante el Silencio, vibrando solo 
con el Silencio de Dios para meditar el qué y el cómo de 
su misión.  El desierto es algo más que un lugar geográfi-
co. No significa alejamiento de los hombres sino presencia 
de Dios. Por esta razón puede hallarse en todas partes. 
También en medio del tráfico y los edificios como paloma-
res de una gran cuidad es posible encontrar espacios 
abiertos al silencio, al sosiego interior, al dialogo con Dios. 
 Desierto es la "búsqueda de Dios en silencio, 
como dice una mística rusa, Catalina de Hueck, es el lugar 
tranquilo donde uno se recoge para encontrar a Dios en el 
silencio y la oración". Los rusos, dice el hermanito C. Carre-
tto, que son maestros en esta materia, lo llaman pustinia. 
Esta pustinia sigue al hombre allí donde se encuentra. Si el 
hombre no puede ir al desierto, el desierto puede venir al 
hombre. Por eso "se puede vivir el desierto en la ciudad". 
 Desierto: símbolo de búsqueda, de despojo de lo 
superfluo, encuentro con lo esencial. Y el primer encuentro 
es con uno mismo. Sufrir carencias para conquistar 
presencias. La única respuesta, aún ayudado y rodeado de 
gentes, solo la puede dar uno mismo. 
  

• ¿Escucho al Espíritu? ¿Soy fiel a sus llama-
das, aunque al principio me sorprendan y me 
descuadren? ¿Practico el "desierto"? 

 
 
2.  Dile a estas piedras que se conviertan 
en pan... No solo de pan vive el hombre" 
  
 La primera tentación es que use su fuerza de Hijo 
para satisfacer "su" hambre, que utilice a Dios en su propio 
beneficio. La Palabra de Dios nos dice que el hambre se 
sacia cuando hay solidaridad. La abundancia es conse-
cuencia del compartir. 
 A Dios no hay que rebajarlo como un distribuidor 
de beneficios, o aquel que nos hace ganar la quiniela o 
lotería, al que podemos comprar con dos velas, una prome-
sa, o ser hermano de alguna cofradía. Tampoco al hombre 
hay que rebajarlo a un ser consumista, que es feliz 
solamente en la abundancia de bienes, que se afane en 
ganar, gane para gastar y gaste para consumir.  
 Siempre que la Iglesia busca su propio interés, 
olvidando el proyecto del reino de Dios, se desvía de Jesús. 
Siempre que los cristianos anteponemos nuestro 
bienestar a las necesidades de los últimos, nos alejamos 
de Jesús. 
 

• ¿Cómo caigo en esta tentación?  
• ¿Qué valor le doy a lo material?  

 

3. Lo puso en el alero del Templo y le 
 dijo: Si eres Hijo de Dios, tírate abajo;  
 
 La segunda presenta una imagen falseada de 
Dios: un Dios que se dedique a hacer milagritos especta-
culares, como un malabarista. El Dios de nuestras peque-
ñas seguridades y milagros, el Dios tapagujeros al que 
tantas veces invocamos. 
 La tentación de lo fácil, lo espectacular, el éxito, el 
aplauso, el título, la gloria. Y no el trabajo de liberación 
desde abajo, el esfuerzo y el gozo por crecer como perso-
na. Cuando los seguidores de Jesús buscamos «quedar 
bien» más que «hacer el bien», nos alejamos de él. 
 A Dios no hay que rebajarlo como si fuera un 
agitador de marionetas, que sólo se manifiesta en el milagro 
y no en la vida diaria, que está "fuera" y no dentro de 
nosotros, en compañía. Tampoco el hombre es un ser 
resignado, que siempre está a la espera de la suerte o del 
milagro, y no es responsable de su destino. 

• ¿Caigo en la tentación del triunfo fácil?  
• ¿Utilizo a Dios en mi antojo? 

 
4. Todavía lo llevo el diablo a un monte 
 altísimo y le mostró todos los reinos 
del mundo con su esplendor 
 
 La tercera tentación es la más grave: el Adver-
sario propone a Jesús que utilice el poder como medio 
para propagar el Reino. Le propone que, en vez del camino 
del servicio hasta la muerte, escoja el del triunfo; en lugar 
de la fraternidad, el dominio; en lugar de la solidaridad 
con los pobres, la riqueza. 
 Escalar el poder, concentrándolo en una persona, 
no es el camino para hacer un mundo de hermanos.  El 
poder, antes o después, produce esclavos en serie, engen-
dra la dominación de unos sobre otros. Lo de Jesús no era 
mandar sino servir. 
 Es la tentación del poder, de ir creando depen-
dencias, pequeñas tiranías: en nuestra casa, en el trabajo, 
con los vecinos, en la comunidad parroquial, en el grupo de 
reflexión... 

• ¿Me arrodillo ante el dinero, lo que reluce?  
• ¿Me atrapa el tener, el poseer? ¿Busco el 

poder, la influencia y no el servicio?  
 
JESÚS, MI MAESTRO. 
 
 En la escena de las tentaciones vemos a Jesús 
reaccionando lo mismo que a lo largo de toda su vida. No 
ha venido a preocuparse de su propio pan, sino de 
preparar una mesa en la que todos puedan sentarse a 
comer. No ha venido a que le lleven en volandas los 
ángeles, a acaparar fama y "hacerse un nombre", sino a 
dar a conocer el nombre del Padre y a llevar sobre sus 
hombros a los perdidos, como lleva un pastor a la oveja 
extraviada. No ha venido a poseer, a dominar o a ser el 
centro, sino a servir y dar la vida.  

Juan García Muñoz (jngarcia@gmail.com) 
Parroquia San Pablo. HUELVA. ESPAÑA 

http://www.escuchadelapalabra.com/   

mailto:jngarcia@gmail.com
http://www.escuchadelapalabra.com/

